
1 

MISSATGE DEL SANT PARE LLEÓ XIV 
PER A LA XXXIV JORNADA MUNDIAL DEL MALALT 

11 de febrer de 2026 

 

La compassió del samarità: estimar portant el dolor de l’altre 

 

Estimats germans i germanes, 

La XXXIV Jornada Mundial del Malalt se celebrarà solemnement a Chiclayo, Perú, l’11 
de febrer de 2026. Per aquest motiu, he volgut proposar de nou la imatge del bon 
samarità, sempre actual i necessària per redescobrir la bellesa de la caritat i la dimensió 
social de la compassió, i per posar l’atenció en els necessitats i els qui pateixen, com 
són els malalts. 

Tots hem escoltat i llegit aquest commovedor text de sant Lluc (cf. Lc 10,25-37). A un 
mestre de la Llei que li pregunta qui és el proïsme a qui ha d’estimar, Jesús li respon 
narrant una història: un home que viatjava de Jerusalem a Jericó va ser assaltat per 
lladres i abandonat gairebé mort; un sacerdot i un levita van passar de llarg, però un 
samarità es va compadir d’ell, li va embenar les ferides, el va portar a un hostal i va 
pagar perquè el cuidessin. He volgut proposar la reflexió d’aquest passatge bíblic amb 
la clau hermenèutica de l’Encíclica Fratelli tutti, del meu estimat predecessor, el papa 
Francesc, on la compassió i la misericòrdia cap al necessitat no es redueixen a un simple 
esforç individual, sinó que es realitzen en la relació: amb el germà necessitat, amb tots 
els qui en tenen cura i, fonamentalment, amb Déu, que ens dona el seu amor. 

1. El do de l’encontre: l’alegria de donar proximitat i presència 

Vivim immersos en la cultura de la rapidesa, de la immediatesa, de la pressa, així com 
també del descart i de la indiferència, que ens impedeix acostar-nos i aturar-nos en el 
camí per mirar les necessitats i els sofriments que ens envolten. La paràbola narra que 
el samarità, en veure el ferit, no “va passar de llarg”, sinó que li va dedicar una mirada 
oberta i atenta, la mirada de Jesús, que el va portar a una proximitat humana i solidària. 
El samarità «es va aturar, li va donar proximitat, el va curar amb les seves pròpies mans, 
va posar també diners de la seva butxaca i se’n va ocupar. Sobretot […] li va donar el 
seu temps»1. Jesús no ensenya qui és el proïsme, sinó com fer-se proïsme, és a dir, 
com ens podem tornar nosaltres mateixos propers2. Sobre això, podem afirmar amb sant 
Agustí que el Senyor no va voler ensenyar qui era el proïsme d’aquell home, sinó a qui 
havia de fer-se proïsme. Ningú és proïsme d’un altre fins que no s’hi acosta 
voluntàriament. Per això, es va fer proïsme aquell que va mostrar misericòrdia3.  

 

1
 FRANCESC, Carta enc. Fratelli tutti (3 d’octubre de 2020), 63. 

2
 Cf. ibíd., 80-82. 

3
 Cf. S. AGUSTÍ, Sermons 171, 2; 179 A, 7. 



2 

L’amor no és passiu, va a l’encontre de l’altre; ser proïsme no depèn de la proximitat 
física o social, sinó de la decisió d’estimar. Per això, el cristià es fa proïsme del qui 
pateix, seguint l’exemple de Crist, el veritable Samarità diví que es va apropar a la 
humanitat ferida. No es tracta de simples gestos de filantropia, sinó de signes en els 
quals es pot percebre que la participació personal en els sofriments de l’altre implica 
donar-se a un mateix, suposa anar més enllà de satisfer les necessitats, per arribar a 
fer que la nostra persona formi part del do4. Aquesta caritat s’alimenta necessàriament 
de l’encontre amb Crist, que per amor es va entregar per nosaltres. Sant Francesc ho 
explicava molt bé quan, parlant del seu encontre amb els leprosos, deia: «El Senyor em 
va portar fins a ells»5, perquè a través d’ells havia descobert la dolça alegria d’estimar. 

El do de l’encontre neix del lligam amb Jesucrist, a qui identifiquem com el bon samarità 
que ens ha portat la salut eterna, i a qui fem present quan ens inclinem davant del germà 
ferit. Sant Ambròs deia: «Ja que ningú no és tant a prop nostre com aquell que va guarir 
les nostres ferides, estimem-lo com a Senyor, i vulguem-lo també com a proïsme: 
perquè res no és tan a prop com el cap als membres. I estimem també el qui imita Crist: 
estimem el qui pateix per la pobresa dels altres, per la unitat del cos»6. Ser un en l’Un, 
en la proximitat, en la presència, en l’amor rebut i compartit, i gaudir, com sant Francesc, 
de la dolçor d’haver-lo trobat. 

2. La missió compartida en la cura dels malalts 

Sant Lluc continua dient que el samarità “se’n compadí”. Tenir compassió implica una 
emoció profunda que empeny a l’acció. És un sentiment que brolla de l’interior i porta al 
compromís amb el patiment aliè. En aquesta paràbola, la compassió és el tret distintiu 
de l’amor actiu. No és teòrica ni sentimental; es tradueix en gestos concrets: el samarità 
s’acosta, cura les ferides, es fa càrrec i té cura. Però compte, no ho fa sol, 
individualment: «el samarità va buscar un hostaler que pogués cuidar aquell home, com 
nosaltres som invitats a convidar i a trobar-nos en un “nosaltres” que sigui més fort que 
la suma de petites individualitats»7. Jo mateix he constatat, en la meva experiència com 
a missioner i bisbe al Perú, com moltes persones comparteixen la misericòrdia i la 
compassió a l’estil del samarità i de l’hostaler. Els familiars, els veïns, els professionals 
sanitaris, les persones compromeses en la pastoral de la salut i tants altres que s’aturen, 
s’apropen, curen, carreguen, acompanyen i ofereixen del que tenen, donen a la 
compassió una dimensió social. Aquesta experiència, que es realitza en un entramat de 
relacions, supera el simple compromís individual. D’aquesta manera, a l’Exhortació 
apostòlica Dilexi te no només m’he referit a la cura dels malalts com una «part important» 
de la missió de l’Església, sinó com una autèntica «acció eclesial» (n. 49). Hi citava sant 
Cebrià per mostrar com en aquesta dimensió podem verificar la salut de la nostra 
societat: «Aquesta epidèmia, aquesta pesta, que sembla tan horrible i funesta, posa a 
prova la justícia de cadascun i examina l’esperit dels homes, comprovant si els sans 
serveixen els malalts, si els parents s’estimen sincerament, si els senyors tenen 

 

4
 Cf. BENET XVI, Carta enc. Deus caritas est (25 de desembre de 2005), 34; S. JOAN PAU 

II, Carta ap. Salvifici doloris (11 de febrer de 1984), 28. 
5
 S. Francesc D’ASSÍS, Testament, 2: Fonts Franciscanes, 110. 

6
 S. AMBRÒS, Tractat sobre l’Evangeli de sant Lluc, VII, 84. 

7
 FRANCESC, Carta enc. Fratelli tutti (3 d’octubre de 2020), 78. 



3 

compassió dels servents que estan malalts, si els metges no abandonen els malalts que 
demanen ajuda»8.  

Ser un en l’Un significa sentir-nos veritablement membres d’un cos en què portem, 
segons la nostra vocació, la compassió del Senyor pel patiment de tots els homes9. Més 
encara, el dolor que ens commou no és un dolor aliè: és el dolor d’un membre del nostre 
propi cos al qual el nostre Cap ens mana de tenir-ne cura pel bé de tots. En aquest 
sentit, s’identifica amb el dolor de Crist i, ofert cristianament, apressa el compliment de 
la pregària del mateix Salvador per la unitat de tots10. 

3. Empesos sempre per l’amor a Déu, per trobar-nos amb nosaltres mateixos i amb 
el germà 

En el doble manament: «Estima el Senyor, el teu Déu, amb tot el cor, amb tota l’ànima, 
amb totes les forces, amb tot el pensament, i estima els altres com a tu mateix» (Lc 
10,27), podem reconèixer la primacia de l’amor a Déu i la seva conseqüència directa en 
la manera d’estimar i relacionar-se de l’home en totes les seves dimensions. «L’amor al 
proïsme representa la prova tangible de l’autenticitat de l’amor a Déu, com atesta 
l’apòstol Joan: “Mai ningú no ha pogut contemplar Déu, però si ens estimem, Déu està 
en nosaltres, i dins nostre el seu amor és tan gran que ja no hi falta res. […] Déu és 
amor; el qui viu en l’amor està en Déu, i Déu està en ell” (1Jn 4,12.16)»11. Tot i que 
l’objecte d’aquest amor sigui diferent —Déu, el proïsme i un mateix—, en aquest sentit 
els podem entendre com amors distints, però sempre inseparables12. La primacia de 
l’amor diví implica que l’acció de l’home es realitzi sense interès personal ni recompensa, 
sinó com a manifestació d’un amor que transcendeix les normes rituals i es tradueix en 
un culte autèntic: servir el proïsme és estimar Déu en el fets13. 

Aquesta dimensió també ens permet d’assenyalar què significa estimar-se a un mateix. 
Significa allunyar de nosaltres l’interès de basar l’autoestima o el sentit de la nostra 
pròpia dignitat en estereotips d’èxit, carrera, posició o llinatge14, i recuperar la nostra 
posició davant Déu i el germà. Benet XVI deia que «la criatura humana, de naturalesa 
espiritual, es realitza en les relacions interpersonals. Com més les viu de manera 
autèntica, més madura també en la pròpia identitat personal. L’home es valora no aïllant-
se sinó posant-se en relació amb els altres i amb Déu»15.  

Benvolguts germans i germanes, «el veritable remei per a les ferides de la humanitat és 
un estil de vida basat en l’amor fraternal, que té la seva arrel en l’amor de Déu»16. Desitjo 
vivament que mai no falti en el nostre estil de vida cristià aquesta dimensió fraterna, 

 

8
 S. CEBRIÀ, De mortalitate, 16. 

9
 Cf. S. JOAN PAU II, Carta ap. Salvifici doloris (11 de febrer de 1984), 24. 

10
 Cf. ibíd., 31. 

11
 Exhort. ap. Dilexi te (4 d’octubre de 2025), 26. 

12
 Cf. ibíd. 

13
 Cf. FRANCESC, Carta enc. Fratelli tutti (3 d’octubre de 2020), 79. 

14
 Cf. ibíd., 101. 

15
 BENET XVI, Carta enc. Caritas in veritate (29 de juny de 2009), 53. 

16
 FRANCESC, Missatge als participants del 33è Festival internacional de la joventut 

(MLADIFEST), Medjugorje, 1-6 d’agost de 2022 (16 de juliol de 2022). 



4 

“samaritana”, inclusiva, coratjosa, compromesa i solidària, que té la seva arrel més 
íntima en la nostra unió amb Déu, en la fe en Jesucrist. Encesos per aquest amor diví, 
podrem realment entregar-nos en favor de tots els qui pateixen, especialment dels 
nostres germans malalts, ancians i afligits. 

Elevem la nostra pregària a la Benaurada Verge Maria, Salut dels malalts; demanem la 
seva ajuda per tots els qui pateixen, els necessitats de compassió, escolta i consol, i 
supliquem la seva intercessió amb aquesta antiga pregària, que es resava en família 
pels qui viuen en la malaltia i el dolor: 

Dolça Mare, no us allunyeu, 
no aparteu de mi la vostra mirada. 
Veniu amb mi a tot arreu 
i mai no em deixeu sol. 
Ja que sempre em protegiu 
com a veritable Mare meva, 
feu que em beneeixi el Pare, 
el Fill i l’Esperit Sant. 

Imparteixo de cor la meva benedicció apostòlica a tots els malalts, als seus familiars i a 
tots aquells que els cuiden, als treballadors de l’àmbit sanitari, als agents de pastoral de 
la salut i molt especialment a tots els participants en aquesta Jornada Mundial del Malalt. 

Vaticà, 13 de gener de 2026 

 

LLEÓ PP. XIV 

 


